

# реображенский CTOK ${\cal N}^{\! ar{\varrho}}$ $750\,$ 16 января 2016 г.

Издание Спасо-Преображенского собора в г. Абакане. Распространяется бесплатно.

#### **АПОСТОЛЬСКОЕ ЧТЕНИЕ**

на Литургии 19-го января, в день Крещения Господня (Тит., 2, 11—14; 3, 4—7)

*Тын мой Тит*, явилась благодать Божия, дспасительная для всех человеков, научающая нас, чтобы мы, отвергнув нечестие и мирские похоти, целомудренно, праведно и благочестиво жили в нынешнем веке, ожидая блаженного упования и явления славы великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа, Который дал Себя за нас, чтобы избавить нас от всякого беззакония и очистить Себе народ особенный, ревностный к добрым делам.

Когда же явилась благодать и человеколюбие Спасителя нашего, Бога, Он спас нас не по делам праведности, которые бы мы сотворили, а по Своей милости, банею возрождения и обновления Святым Духом, Которого излил на нас обильно через Иисуса Христа, Спасителя нашего, чтобы, оправдавшись Его благодатью, мы по упованию соделались наследниками вечной жизни.

### **СВАНГЕЛЬСКОЕ ЧТЕНИЕ**

(M $\Phi$ . 3, 13-17)

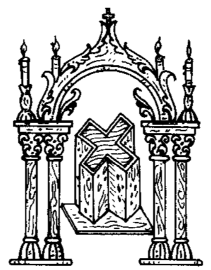
тогда Иоанн допускает Его. И, крестившись, дан к Иоанну креститься от него. Иоанн же Иисус тотчас вышел из воды, - и се, отверзлись удерживал Его и говорил: мне надобно креститься от Тебя, и Ты ли приходишь ко мне? Но Иисус сказал ему в ответ: оставь теперь, ибо так надлежит нам исполнить всякую правду.

Ему небеса, и увидел Иоанн Духа Божия, Который сходил, как голубь, и ниспускался на Него. И се, глас с небес глаголющий: Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение.

Явилась благодать Божия, спасительная для всех человеков, научающая нас, чтобы мы, отвергнув нечестие и мирские похоти, целомудренно, праведно и благочестиво жили в нынешнем веке» (Тит. 2, 11-12).

Вот слова апостольскаго чтения в честь праздника Крещения Господня, на которых мне хотелось бы в данную минуту остановить ваше внимание, возлюбленные во Христе братия и сестры. Здесь говорится о явлении благодати, которая, по учению Ап. Павла, делает нас целомудренными, праведными и благочестными, т. е. святыми.

Что же это за благодать, о которой говорит здесь Апостол, как о средстве к стяжанию святой спасительной жизни? По учению пре-



подобнаго Иоанна Кассиана, надо различать два вида благодати: благодать внешняго промышления, через которую Господь действуст

во всем мире или непосредственно, или посредством Ангелов, людей и даже видимой природы; и благодать, как внутреннюю божественную силу. Именно эту последнюю благодать и надо разуметь в данных словах св. Апостола. Она действовала в жизни первых людей в раю и была источником их истиннаго ведения, святости и блаженства. После же падения наших прародителей она оставила их, и потребно было Спасителю воплотиться, пострадать, умереть и воскреснуть, чтобы сия благодать опять была дарована людям. Эта милость Божия и излилась на нас, когда, по обетованию Христа, Дух Святый в Своей многообразной благодати сошел на Апостолов, как истина и как утешение, или божественная радость. С тех пор благодать Святаго Духа стала подаваться верующим в Церкви через таинства крещения и миропомазания для возрождения нашего ума, воли и сердца.

Как возрождающая божественная сила, она стала царствовать внутри нашего существа, в самом сердце человека. До появления этой благодати, как учит великий из св отцов Блаженный Диадох, в сердце царствовал грех, а благодать действовала совне. А после явления благодати грех действует на человека совне, а благодать — в сердце. В этом, между прочим, состоит различие между Ветхим и Новым Заветом.

Конечно, по существу мы никогда не определим, что? такое благодать Божия. Св. Макарий Великий учит, что как Бог непостижим в Своем существе, так не может быть познана в своей сущности и благодать Святаго Духа, ибо она есть неотделимая от Бога Его божественная сила. Вот почему Сам Господь, предлагая учение о благотати, как действии Святаго Духа, прибегал к приточным формам. Ее Он имел в виду, как говорит св. Симеон Новый Богослов, когда сказал: «Огонь пришел Я низвести на землю, и как желал бы. чтобы он уже возгорелся!» (Лк. 12, 49). Ту же благодать Святаго Духа Господь имел в виду, когда в последний великий день праздника возгласил: «Аще кто жаждет, да приидет ко Мне и пиет. Веруяй в Мя... реки от чрева его истекут воды живы. Сия же рече», замечает евангелист, «о Дусе, Егоже хотяху приимати верующии во имя Его» (Иоан. 7:37-39).

Однако, мы можем познавать благодать Святаго Духа опытно, духовно, когда будем испытывать в своем сердце ея спасительныя действия, чувствуя в себе ея силу для борьбы со грехом и ея неизреченную радость. Мы узнаем, что? такое благодать Святаго Духа только тогда, когда она будет в нас царствовать над всеми нашими страстями, и мы будем ощущать ее,

как Царство Божие, как правду, мир и радость о Дусе Святе (Рим. 14:17).

Такое именно опытное познание о благодати оставили нам в своих творениях св. отцы Церкви: Антоний Великий, Макарий Великий, Блаженный Диадох, преп. Симеон Новый Богослов и великий богослов нашей Русской Церкви, Епископ Феофан Затворник. Они чувствовали в себе благодать Святаго Духа, как дар божественнаго ведения и премудрости, и настолько, что могли других озарять светом божественнои истины. Они ощущали в себе благодать, как божественную силу, ибо ею совершали дивныя чудеса, ею предсказывали будущее. Эта благодать переживалась ими как внутренняя неиссякаемая божественная радость, которую они испытывали непрестанно и которою утешали скорбныя сердца верующих.

Ясно отсюда, каким великим благом является для нас благодать Святаго Духа. Что она есть самое драгоценное сокровище, об этом свидетельствует учение Христа, Апостолов и св отцов. По учению Христа, благодать Святаго Духа является таким величайшим для нас благом, что ниспослание ея нам было целью Его страданий и смерти, как это видно из Его прощальной беседы с учениками (Иоан. 16:7). Так смотрели на благодать и св. Апостолы, ибо учение о спасении благодатию, в силу крестной смерти Христа, было центральным в их благовестии, о чем особенно ярко свидетельствуют послания св. Ап. Павла. Не могли иначе смотреть на благодать Божию и св. отцы Церкви. Так, св. Симеон Новый Богослов говорит: «то и было целью и концом всего домостроительства Христова, чтобы верующие принимали в души свои Духа Святаго и чтобы Он был как бы душою нашей души и чтобы действием Сего Духа мы переплавлялись и пересозидались по уму, совести и по всем чувствам». А великий угодник нашей русской Православной Церкви, св. Серафим Саровский, учил, что стяжание благодати Святаго Духа (т. е. раскрытие ея в нас) есть цель всей нашей жизни христианской.

Вот о явлении какой благодати говорят слова Ап. Павла, слышанныя нами ныне за литургией.

Какой же, возлюбленные, мы должны отсюда извлечь для себя спасительный урок? Слыша эти апостольския слова, мы должны радоваться и благодарить Бога, что являемся чадами Православной Церкви Христовой, через которую Господь дает нам эту великую благодать, несравнимую ни с какими сокровищами мира. В католичестве нет такой благодати; вернее, она не может у католиков проявляться, в силу их отступления от истин православной веры. В этом заключается самая существенная разница между православием и католичеством. В последнем эта благодать, получаемая в таинствах св. крещения и миропомазания, как божественная искра, сокрыта под пеплом всевозможных лжеучений. а в нашей Православной Церкви она, как солнце, сияет, проявляясь в дивных и разнообразных дарованиях, какими одарил Господь святых Своих, исполнив в их жизни Свое слово: «Удиви Господь вся хотения Своя в них» (Псал. 15:3).

Что же касается протестантства, то здесь совсем нет возрождающей благодати Святаго Духа в ея дивных проявлениях, ибо у протестантов нет таинства св. миропомазания, вь котором подаются благодатныя силы к тому, чтобы стать нам новою тварью во Христе.

Впрочем, мы не только должны радоваться, что мы чада Православной Церкви, получающия от нея великую благодать. Мы должны в жизни нашей раскрывать эту благодать до ея дивных проявлений. А это осуществится только тогда, когда мы будем неуклонно исполнять все божественныя заповеди. Поэтому пусть слова Ап. Павла, ныне слышанныя нами за литургией, возбуждают в нас не только чувство радости, но и стремление к тому, чтобы осуществить их в нашей жизни.

Архиепископ Серафим (Соболев)



# О ВЕЛИКОМ ОСВЯЩЕНИИ ВОДЫ В ПРАЗДНИК БОГОЯВЛЕНИЯ



с нами великая святыня — святая вода (погречески «агиасма» — «святыня»).

Освященная вода есть образ благодати Божией: она очищает верующих людей от духовных скверн, освящает и укрепляет их к подвигу спасения в Боге.

Мы впервые окунаемся в нее в Крещении, когда при принятии этого таинства трижды бываем

погружаемы в купель, наполненную святой водой. Святая вода в таиі стве Крещения ом ет греховные неч человека, обновля рождает его в нову Христе.

Святая вода обязательно присутствует при освящении храмов и всех предметов, употребляющихся в богослужении, при освящении жилых домов, построек, любого бытового предмета. Нас окропляют святой водой на крестных ходах, при молеб-

В день Богоявления каждый православный христианин несет домой сосуд со святой водой, бережно хранит ее как величайшую святыню, с молитвой причащаясь святой водой в болезнях и всякой немощи.

«Что для нас теперь вода? спрашивает в проповеди, посвященной празднику Крещения Господня, протопресвитер Александр Шмеман. - Одно из необходимых удобств жизни, доступное, механизированное, дешевое. Открыли кран, и вот она бежит... Но для того чтобы понять, почему тысячелетиями именно вода была одним из

сю нашу жизнь рядом главных религиозных символов, нужно восстановить в себе утраченное нам почти без остатка чувство космоса. Ибо вода для древнего человека была ни чем иным, как символом самой жизни и мира – как жизни... И действительно: вода есть условие жизни.

> Можно долго не есть, но без воды человек умирает, и следовательно, он есть существо жаждущее. Без воды невозможна чистота - и следовательно, она



есть символ чистоты и очищения. Жизнь, чистота, но также и красота, сила и мощь водной стихии, отражающий в себе, как бы впитывающей в себя бездонную синеву неба. Вот то ощущение, или переживание, воды, что поставило ее в центр религиозных представлений человека».

Богоявлением называется праздник потому, что при Крещении Господа явилась миру Пресвятая Троица (Мф. 3: 13-17; Мк. 1: 9-11; Лк. 3: 21-22). Бог Отец глаголал с небес о Сыне, Сын крестился от святого Предтечи Господня Иоанна, а Дух Святой сошел на Сына в виде Голубя. С древних времен этот праздник назывался днем Просвещения и праздником Светов, потому что Бог есть Свет и явился просветить седящих во тме и сени смертней (Мф. 4: 16) и спасти по благодати падший человеческий род.

«Вода имеет в себе очистительное свойство, - говорит святитель Григорий Палама. - В нее погружается, ради нас, крещаемый Врач душ и Отец духов, взимающий грех мира Христос... вместе с Собою Он внедрил в воду благодать Пресвятаго Духа, которую привлек свыше, чтобы для крещаемых затем в Него, погружаемых в воду, в ней находился Сам Он и Дух Его, сообщающий Себя им неизреченно и просвящающей ра-

> зумные существа благодатью».

Великое освя-1е воды устаю апостолами, к и малое, котозосходит к апо-

стольским временам. О епископе Рима Александре (+ 132 г.) говорится, что он установил «древнее обыкновение освящения воды в Церкви... сказав, что этою водою расторгаются сети чародейства и прогоняются демоны». Первоначальное установление освящать воду св. Климент приписывает апостолу Матфею.

Церковь молится о водных источниках, потому что без воды нет жизни. Церковь всегда совершала освящение вод источников, рек и озер. Эта вода неизбежно попадает в водохранилища, а их них - в водопроводы и жилища. Можно утверждать, что в мире нет ни одной струи воды, ни одной капли, которая не была бы освящена, духовно оплодотворена молитвой, облагодетельствована и, следовательно, которая не была бы животворна и спасительна для людей, животных, птиц и самой земли.



# 

# 18 января, понедельник. НАВСЧСРИС БОГОЯВЛЕНИЯ (КРСЩСНСКИЙ СОЧСЛЬНИК).

Накануне, в воскресенье вечером — Вечерня, Малое Повечерие и Утреня в 17 ч. Утром — Царские часы и Божественная Литургия святителя Василия Великого в соединении с Вечерней в 8 ч. По окончании Литургии — Великое освящение воды.

### 19 января, вторник. СВЯТОБ КОГОЯВЛЕНИВ. КРЕЩЕНИЕ ГОСПОДЯ И КОГЯ И СПЯСЯ НЯШЕГО ИИСУСЯ ХРИСТЯ

Накануне, в понедельник вечером, — Всенощное бдение в 17 ч. Утром — Божественная Литургия в 9 ч. По окончании Литургии — Великое освящение воды.

20 января, среда. Собор Предтечи и Крестителя Господня Иоанна.

Накануне, во вторник, — Вечернее Богослужение в 17 ч. Утром — Божественная Литургия в 9 ч.

21 января, четверг. Преподобного Георгия Хозевита. Преподобной Домники.

Накануне, в среду, — Вечернее Богослужение в 17 ч. Утром — Божественная Литургия в 9 ч.

22 января, пятница. Св. мученика Полиевкта. Святителя ФИЛИППА, митрополита Московского и всея России чудотворца.

Накануне, в четверг, — Вечернее Богослужение в 17 ч. Утром — Божественная Литургия в 9 ч.

23 января, суббота. Святителя Григория, епископа Нисского. Святителя ФЕОФАНА Затворника.

Накануне, в пятницу, — Вечернее Богослужение в 17 ч. Утром — Божественная Литургия в 9 ч.

24 января, воскресенье. НЕДЕЛЯ 34-я ПО ПЯТИДЕСЯТНИЦЕ,

### ПО БОГОЯВЛЕНИИ. Преподобного ФЕОДОСИЯ Великого.

Накануне, в субботу вечером, — Всенощное бдение в 17 ч. Утром — ранняя Божественная Литургия в 7.30, поздняя Божественная Литургия — в 10 ч.

Архиерейские служения предполагаются в понедельник и субботу — в Спасо-Преображенском соборе, во вторник — в Никольском соборе, в воскресенье — в Благовещенском храме в г. Абазе.

## A DOGOT VALLAGY O ÚLLUTYVILTOGOT TILLAGUTOR

### РАСПИСАНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЙ В ХРАМАХ ГОРОДА

- В НИКОЛЬСКОМ СОБОРЕ Богослужения совершаются ежедневно Божественная Литургия в 9 ч., Вечернее Богослужение в 17 ч.
- В ГРАДО-АБАКАНСКОМ КОНСТАНТИНО-ЕЛЕНИНСКОМ ХРАМЕ Богослужения совершаются в пятницу, субботу, воскресенье и в праздничные дни в 9 ч. и накануне этих дней вечером в 17 ч.
- В ХРАМЕ СВЯТИТЕЛЕЙ МОСКОВСКИХ Богослужения совершаются ежедневно— Божественная Литургия— в 9 ч., Вечернее Богослужение в 17 ч.
- В СВЯТО-ВЛАДИМИРСКОМ ХРАМЕ Богослужения совершаются в субботу и в воскресенье в 9 ч. и накануне этих дней вечером в 17 ч.
- В ХРАМЕ ПРЕПОДОБНОГО СЕРАФИМА САРОВСКОГО Богослужения совершаются в субботу и в воскресенье в 9 ч. и накануне этих дней вечером в 17 ч.
  - В ЗНАМЕНСКОМ ХРАМЕ Богослужения совершаются в воскресенье в 9 ч.
- В СПАССКОМ ХРАМЕ (при Управлении Службы исполнения наказаний) Богослужения совершаются в воскресенье в 9 ч.
  - В ХРАМЕ ДВЕНАДЦАТИ АПОСТОЛОВ Богослужения совершаются в воскресенье в 9 ч.