
Ïî áëàãîñëîâåíèþ Ïðåîñâÿùåííîãî Èîíàôàíà, Àðõèåïèñêîïà Àáàêàíñêîãî è Õàêàññêîãî

Ëистая заметки о новомучениках, штудируя их
поучения о постном делании, я встретил кое-что

невероятно важное. Было очень интересно узнать,
как эти люди, ставшие непоколебимым основани-
ем современной Церкви, совершали свой постный
подвиг в условиях гонений,
притеснений, пребывая в
далеких ссылках, находясь
вне всякого комфорта и
удобств. Что же они ели?
Как переживали лишения,
выпавшие на их долю? И о
чем на самом деле болела
их истрепанная, изранен-
ная клеветой и унижения-
ми, но не потерявшая че-
ловечность и веру душа?
Ответы на эти вопросы,
как мне показалось, могут
стать хорошим подспорьем
в преодолении искушений
Великого поста, ведь ново-
мученики вдохновляют!
Это действительно так! Я
получил, что искал, и даже
больше того.

Их пост прост – они лю-
били: отдавали последнее нуждающемуся и не жда-
ли ничего взамен; они терпели голод и холод так
смиренно, что у них оставались силы поддерживать
тех, кто их окружал; они молились, больше и пла-
меннее, чем мы можем себе представить, и имели
одно упование – Христа. Господь не оставлял их, и
через них – Свою Церковь. Голодные и ослаблен-
ные, они не покидали страждущих, не отворачива-
лись и от сытых. Жития новомучеников учат: каж-
дый, кто находится перед нами, – Сам Христос, а
значит, послужить тому, кто рядом, – правое дело.
Их пост – особенный и неповторимый, ибо он был
вопреки здравому разуму. И до конца, до самой
смерти, они следовали ему, как учили отцы, вели-
кие наставники христиан всех времен, и Сам Гос-
подь: мера постного труда новомучеников выходи-
ла далеко за пределы голода и жажды. Потому-то

их постный подвиг и стал особым наследием, уст-
ным поучительным преданием и нужным нам, их
наследникам, образцом: пора у них поучиться, на
примерах их житий увидеть собственные ошибки и
подтянуть «хвосты», чтобы сдать свой экзамен

Богу, как полагается при-
лежному ученику. Но
едва ли подвиг, которым
стала вся их жизнь, удас-
тся повторить. Хотя ник-
то не знает, что уготовил
нам Господь… Может, и
нас, как некогда новому-
чеников, Бог исполнит ан-
гельской силой, терпени-
ем и вдохновением, и че-
рез эти качества благо-
словит полюбить ближне-
го, утешить малознакомо-
го или подтолкнет про-
стить врага не только сло-
вом, но и делом. Вера но-
вомучеников, их готов-
ность жить по Евангелию
в недалеком прошлом ос-
вятили нашу веру, и в хра-
мах с новой силой возно-

сятся молитвы, а люди вспоминают, перечитывая
их жития, что такое подлинное, христианское и доб-
рое.

Их пост прост – они любили: отдавали последнее
нуждающемуся и не ждали ничего взамен

Но самое сильное впечатление, которое подтол-
кнуло обдумать и переосмыслить всю духовность
в принципе, оставила небольшая, но емкая статья
Анны Медведевой «Царскосельские святыни», при-
уроченная к празднованию 300-летия Царского
Села. В ней описывается история, чудотворные
иконы и особый дух святого места, ставшего ко-
лыбелью совершенной молитвы, созерцательной,
общинной жизни и по-апостольски деятельной, бес-
страшной Церкви. Царское Село стало школой ис-
тинной веры нашего народа, окончив которую, хри-
стианин принимал только одно решение: жить с

  357 6 ôåâðàëÿ 2026 ã.



- 2 -

Богом и ради Него. Давайте всмотримся, и дай Бог
нам прозреть и увидеть самую соль царскосельс-
ких событий, давших толчок к праведной жизни тем
христианам, которые были обречены страдать от
мира, но обрести радость, счастье и свой «будущий
век» во Господе.

Святыня… Что первым делом приходит на ум,
когда мы слышим это слово? Размышляя о чем-то
особенном, благодатном и способном чудесным
образом преобразовывать поврежденные грехом
человеческие дух и плоть, воображение чаще все-
го рисует нам святой источник, мироточивую икону
или благодатные мощи святых. Однако мощи ве-
ликих угодников, прославленных Церковью, пред-
ставляются нам не столько живыми людьми, сколь-
ко неотъемлемой частью храмов: такой, как стена
или престол. Мощи великих святых почивают в сво-
их ковчегах так давно, и от них случилось столько
чудес, что мы забываем об их происхождении: они
такие же люди, как мы, с одной только разницей –
они ответили Богу на Его приглашение, избрали Его
Евангелие и были верны Господу во всем и всегда.
Потому еще при жизни по их ходатайству исцеля-
лись болезни, отходила беда и дождем сдабривал-
ся урожай. Но они – далекое прошлое: едва ли мы
позволим себе увидеть в них себе подобных.

Новомученики видели тот же мир, ту же цивили-
зацию, знали о жизни то же, что и мы. Они говорили
на таком же языке

Новомученики же воспринимаются нами совер-
шенно иным образом. Они видели тот же мир, ту
же цивилизацию, ту же медицину (пускай и в мо-
мент ее зарождения) и знали о жизни то же, что и
мы. Они говорили на таком же языке. И познавали
как науки, так и житейские горе и радость, полез-
ное и вредное, добро и зло точно так же, как и мы.
Они знали, что избегнут мучений, если откажутся
от веры. Они знали, что не умрут, не будут замуче-
ны и казнены, если снимут крест и прилюдно усом-
нятся в Благой вести. Им обещали работу, доста-
ток и покой: любой хитростью их пытались скло-
нить к предательству Самого Бога! Понимая, что
они потеряют не только социальное положение, не
просто крышу над головой, уважение родственни-
ков и преданность друзей, но лишатся со временем
возможности даже дышать, они тем не менее вы-
бирали жизнь вечную. Одно только это, если поду-
мать хорошенько, обличает наши воззрения и вдох-
новляет наконец-то перестать договариваться с
совестью и желудком, но погрузиться в молитву, в
богослужения и служение ближнему. Новомучени-
ки выбрали Правду, как это делали апостолы, му-
ченики первых веков и умнейшие пастыри, оставив-
шие многотомное наследие поучений. Как святи-
тель Иоанн Златоуст, они умирали в ссылках; как
святой Серафим Саровский, они прощали обидчи-

ка; как святитель Спиридон Тримифунтский, они не
имели ни гроша, зато имели веру, а ей обретали спа-
сение.

Стиль, которым описывают подвиги «давних»
святых, отличен от языка, так просто и незамысло-
вато повествующего о новомучениках: читая жи-
тия святых новейшей истории, мы реже встречаем
чудеса, но чаще – факты, собранные из их ответов
на допросах и их слов при казни. Церковь таким
образом являет нам пример стойкости и упования,
которыми обладали новомученики, дабы и мы в
случае страшного остались непоколебимы. Возмож-
но, потому-то о них слишком мало говорят: род наш
только одного и ищет – чуда.

Святой – это тот, кто осознает, что предатель-
ство веры – не только личный ад, но и соблазн для
многих верных

Однако «Царскосельские святыни» – это не
столько храмы и чтимые иконы, сколько избранные
люди Божии. Человек, который страждет, сомнева-
ется и выбирает, – это мы. Человек, который выб-
рал и понимает свою ответственность, цену отре-
чения и пророческим даром предвидит плоды от-
ступничества в вечной жизни, – это полнота Церк-
ви. И центр – это человек, который стал святыней:
для него важнейшее – не от мира, а мир – лишь дар
и испытание, поле для добродетели и место для
подвига. Человек-святыня, или святой, – это тот,
кто понимает цену собственной слабости; осозна-
ет, что предательство веры – не только личный ад,
но и соблазн для многих верных. Погибель обрести
просто: стоит только принять безбожное мировоз-
зрение, променять обители рая на трудовой покой –
и все. Служение плоти прямо отличается от служ-
бы Богу. Граница, отделяющая одно от другого, –
не явная: мы забываем о вечности, ибо она сложна
для понимания. Погибель – плод мгновения: не вы-
держал, сказал слово – и отверг Евангелие. Поги-
бель – это слабость, которую в то смутное время
мог позволить себе испуганный и смущенный на-
род. Но новомученики были важнейшим и необхо-
димым противовесом страшнейшего греха! Они при-
мер стойкости и олицетворение истинно правильно-
го образа жизни. Они те, кто был поставлен на вы-
сокое место, дабы многим показывать Путь. Они
шли до конца: не только ради стяжания вечной жиз-
ни, но и ради спасения многих тысяч и миллионов
верных. Православный равнялся на святых в мир-
ные времена, подражая их словам и отвечая на их
призывы, а во времена гонений люд Божий сохра-
нил верность Церкви только благодаря им, страда-
ющим братьям по вере. Откажись от Бога митро-
полит Петр (Полянский), предай своих сомолитвен-
ников Татьяна Гримблит, остановись молитва мит-
рополита Владимира (Богоявленского), – весь мир
оставил бы Священное Писание и принял учение



- 3 -

Маркса. Об этом факте мы, мирской суетой отвле-
ченные от главного, забываем. А Церковь – это
когда один за всех и все за одного. И ради Него.
Это когда даже одним только человеком-святыней
спасается целый мир, ибо ради его непорочной жиз-
ни и ее плодов, ради его добродетельной пропове-
ди и призыва к верности Церкви Бог откладывает
всеобщий конец. Новомученики это осознали. И
были со всеми единым организмом, где каждый по
дарам и силам своим служил Богу и людям с лю-
бовью и пониманием.

«Царскосельская святыня» – это человек. «Цар-
скосельская святыня» – это протоиерей Иоанн Ко-
чуров. Он был молитвенником, учителем (в пря-
мом смысле тоже – он преподавал в православных
школах) и отцом своих детей. Он был слугой для
слуг, исполняя завет Христов, и потому удостоился
быть первой твердыней Божией в годину безбож-
ной тревоги. Без своеволия, но в согласии с настро-
ением вверенной ему общины, не с огнем и мечом,
но с молитвой и проповедью покаяния он отправил-
ся в крестный ход. Для его сослужителей и мирян,
честно просивших у Бога мира и прекращения бра-
тоубийственной вражды, этот подвиг так и остался
крестным ходом, а протоиерей Иоанн Кочуров об-
рел свой крестный путь. Предлагая примирение
враждующим, отстаивая идеалы любви и взаимо-
понимания, он был отведен на место казни, где с
издевательствами был убит. Его смерть имела еще
одно сходство с евангельской историей: об одежде
священномученика Иоанна безбожные палачи ме-
тали жребий. И еще у него, мертвого священника,
украли наперсный крест. И тем не менее его смерть
– это пример тысячам праведников. Глядя на его
святую жертву, Русь православная не отступила от
Бога и сберегла свою сердцевину – веру в Святую
Троицу.

Итак, новомученики – это живые святыни, кото-
рые вышли из нашего рода: мы с ними одной плоти
и крови. Их пример – повод не увиливать, но ре-
шить всем нашим существом, раз и навсегда, кому
мы все-таки служим – Богу или мамоне. Они непо-
колебимый урок для тех, кто еще колеблется: бери
и верь, не думай, а только верь. Они твердое нази-
дание и призыв жить со Христом и не бояться быть
собой вопреки насмешкам, клевете и изгнаниям.
Они учат нас всегда, до самого конца доверять Богу,
верить в Бога и с Ним пройти, не поддавшись, лю-
бое искушения.

Новомученики – это невероятно точная иллюст-
рация веры нашего народа в единую святую, со-
борную и апостольскую Церковь, в поддерживаю-
щих объятиях которой они шествовали по тропам,
крайне сложным и неудобоходимым, но жертвен-
ным и очищающим; тропам, некогда проложенным
пророками, благословленным и освященным Иису-

сом Христом, пропитанным Его кровью и кровью
Его преданнейших учеников, положивших жизнь
свою ради проповеди Евангелия, ради Самого Гос-
пода и живших в смиренном служении ближним.
Эти пути не слишком заметны в суете мира, в раз-
влечениях, в гонке за первенством в ремесле или
торговле, при удовлетворении властных амбиций или
при иных удаляющих от Царства Небесного уте-
хах. Но эти тропы становятся единственной доро-
гой, лествицей, возводящей к Троице, для тех, чье
сердце готово, кого призвал Господь и кто ответил
Ему. Для христиан это тропы святости, примире-
ния и покаяния: не только во имя личного подвига,
но ради всех, кто так нуждается в помощи Божией.

Новомученики упраздняют пропасть между нами
и известными святыми далеких веков, очеловечи-
вая их

Новомученики – это не подспорье, склоняющее
нас все же попоститься. О нет! Новомученики –
это ликующее торжество духовности, ведь они пре-
дали весь материализм разом. Новомученики – это
люди, которые жили совсем недавно; это люди, ко-
торые вошли в обитель Бога, и это те, кто жив и
ныне, – об этом свидетельствуют их чудеса. Ново-
мученики – это ключ к пониманию того, кого назы-
вают святым: они упраздняют пропасть между
нами и известными святыми всех веков, очелове-
чивая их. Новомученики – это образ, икона и ис-
точник благодати, нашей веры, любви и единства.
Потому, глядя на них, можно вдохновиться к со-
блюдению поста: не ради себя – ради всех. Глядя
на них, можно научиться отдавать: нам завещалось
любить и друга, и врага, а потому без различия,
невзирая на условия, новомученики показали, как
это осуществить, оставив нам пример. Они напом-
нили нам, как христиане способны делиться после-
дним. Напомнили, что и разрозненное вполне воз-
можно объединять, что и воюющее не так уж слож-
но примирить, если поверить. Нам, следующим за
ними, знающим их как реальных людей, можно и
самим быть такими же людьми. Новомученики
говорят нам: можно и нужно выбрать Бога, искать
прежде всего Царства Небесного, а все иное, нуж-
ное нам для Спасения, приложится. Вот суть поста
и широта исповедничества – жить не ради себя, но
ради всего Божьего мира. Вот та правда, которую
мы забываем.

В конце хочу привести цитату из жития священ-
номученика Иоанна Кочурова и надеюсь, что это
размышление вдохновит вас, мои братия и сестры,
изучить жизнь этого человека-святыни подробнее,
как и жизнь многих-многих других православных,
пострадавших за веру и Отечество.

«Некий петроградский корреспондент воспроиз-
вел ужасающую картину мученической гибели отца
Иоанна и последовавших за ней событий с допол-



- 4 -

Всем известен лозунг: «Живешь ведь раз. Бери
от жизни всё». Его прогрессивный дух букваль-
но витает в воздухе, ненавязчиво присутству-
ет в нативной рекламе, дерзновенно провозг-
лашается бизнес-коучами с больших сцен, под-
мигивает с постеров и шепчет на ухо в непрос-
тые моменты самоопределения. И очень мно-
гие действительно пытаются выдержать свою
жизнь в этом ритме и жить «на всю катуш-
ку». Но под блестящей оберткой этого попу-
лярного девиза скрывается клубок опасных по-
луправд и откровенной лжи, лукаво эксплуати-
рующий человеческие слабости и ведущий не к
расцвету, а к духовному и физическому истоще-
нию, а по факту – к нравственной и фактичес-
кой гибели. О чем же на самом деле этот заву-
алированный манифест саморазрушения?

Девиз сознательно избегает конкретики, позво
ляя каждому вложить в него свои, зачастую

самые примитивные желания. Он притворяется уни-
версальным и глубоким, но на деле служит пустым
сосудом для наполнения любым содержанием.
Ведь под понятие «все» может подойти как «по-
лезное», так и «вредное», «опасное», «запретное» и
даже «чужое». Лозунг ведет к рискованному раз-

мыванию фундаментальных границ. Такие констан-
ты, как «добро и зло», «свое и чужое», «полезное и
вредное», теряют свою четкость и значимость, сли-
ваясь в безликую массу «доступного». Он не про-
сто игнорирует необходимость нравственного раз-
личения – он уравнивает возвышенное с низмен-
ным, вечное с временным, ставя, таким образом,
между взаимоисключающими понятиями знак ра-
венства.

Однако проблема не только в туманных форму-
лировках. Человек морально дезориентированный
увидит в этом девизе оправдание всех своих стра-
стей и зависимостей, законную возможность идти
по пути наименьшего сопротивления. Ведь неспро-
ста развитие, достижение высот в познании, твор-
честве, отношениях, а тем более в духовно-нрав-
ственных вопросах требует титанических усилий,
дисциплины, умения отказывать себе в малом ради
большего, временном – ради вечного. Лозунг же
легитимизирует отказ от борьбы, от роста. Зачем
трудиться над собой, зачем преодолевать трудно-
сти, терпеть ограничения, зачем искать глубину,
если можно просто «брать» то, что лежит на по-
верхности и требует минимальных усилий? Это
философия потребительского паразитизма, ведущая

нительными подробностями. «Священники были
схвачены и отправлены в помещение Совета рабо-
чих и солдатских депутатов. Священник отец
Иоанн Кочуров воспротестовал и пытался разъяс-
нить дело. Он получил несколько ударов по лицу.
С гиканьем и улюлюканьем разъяренная толпа
повела его к царскосельскому аэродрому. Несколь-
ко винтовок было поднято на безоружного пасты-
ря. Выстрел, другой – взмахнув руками, священ-
ник упал ничком на землю, кровь залила его рясу.
Смерть не была мгновенной. Его таскали за воло-
сы, и кто-то предлагал кому-то «прикончить как
собаку». На утро тело священника было перене-
сено в бывший дворцовый госпиталь. Посетивший
госпиталь председатель Думы вместе с одним из
гласных, как сообщает «Дело народа», видел тело
священника, но серебряного креста на груди уже
не было».

Последнее упомянутое корреспондентом траги-
ческое обстоятельство, которое сопровождало му-
ченическую смерть отца Иоанна, приобретает осо-
бый духовный смысл в связи с оказавшимися в
каком-то смысле пророческими словами, произне-
сенными отцом Иоанном за 12 лет до своей кончи-
ны в далекой Америке при вручении ему золотого

наперсного креста во время чествования 10-летия
его священнического служения. «Целую этот свя-
той крест, дар вашей братской любви ко мне, – про-
никновенно говорил тогда отец Иоанн. – Пусть он
будет поддержкой в трудные минуты. Не буду го-
ворить громких фраз о том, что я не расстанусь
с ним до могилы. Эта фраза громка, но не ра-
зумна. Не в могиле ему место. Пусть он оста-
нется здесь, на земле, для моих детей и потом-
ков, как фамильная святыня и как ясное доказа-
тельство того, что братство и дружество – са-
мые святые явления на земле».

Так благодарил своих сослужителей и свою па-
ству отец Иоанн, не подозревавший о том, что
именно молитва о ниспослании «братства и дру-
жества» русским православным людям в годину
оскудения любви и милосердия в многострадаль-
ной России вызовет к нему беспощадную нена-
висть богоотступников, которые, лишив его зем-
ной жизни и сорвав с его бездыханного тела на-
персный крест, не смогли лишить его нетленной
славы православного мученичества» (из полно-
го жития священномученика Иоанна Кочурова,
пресвитера Царскосельского).

Иерей Никита Подлесный



- 5 -

к нравственному обнищанию и внутренней пусто-
те. Страсти и пороки, оправдываемые этим лозун-
гом, не просто укореняются – они становятся хозя-
евами человека, медленно убивая в нем личность.

Зачем трудиться над собой, если можно просто
«брать» то, что лежит на поверхности и требует
минимальных усилий?

Другими словами: «Не можешь победить
(страсть) – возглавь. Если нельзя, но очень хочет-
ся, то можно». Такие люди не принимают отказов,
так как живут по принципу «Возьми свое», а пото-
му любое «нет» воспринимают как вызов, как чел-
лендж.

Потребительское общество предлагает беско-
нечные возможности для реализации желаний, при
этом декларируя, что «хочу» автоматически оправ-
дывает «могу». Человек перестает видеть ценность
в самодисциплине, ведь внешний мир предостав-
ляет ему иллюзию свободы через доступность:
любые удовольствия, отношения, статусы – все
можно купить, попробовать, заменить. Как говорит-
ся: «Вижу цель – не вижу (моральных) препят-
ствий». Эта трактовка легче, примитивнее и дос-
тупнее. Лозунг, не предлагая критериев, по умол-
чанию скатывается к этой, самой приземленной и
разрушительной интерпретации. Он подменяет иде-
ал развития – идеалом потребления, открывая пе-
ред сластолюбцем широкий путь удовлетворения
своих страстей и превращая его жизнь в набор си-
туативных удовольствий.

Современная культура стимулирует этот меха-
низм, объявив моральные запреты архаичными, а
их нарушение – «естественным» правом. «Я зас-
лужил это по праву», – думает человек, похищая
чужое; «Это мое тело», – думает женщина, убивая
неродившуюся жизнь. «Я просто беру от жизни
все!» – заявляет человек, напивающийся до поте-
ри сознания, изменяющий супругу, ворующий, пре-
небрегающий обязанностями, лгущий. Лозунг де-
лает порок доступным, превращает слабость в жиз-
ненную философию, становится санкцией на безу-
держное потакание самым низменным инстинктам
под видом жизнелюбия. Это создает порочный круг:
чем больше человек поддается импульсам, тем
слабее становится его способность к рефлексии,
тем легче оправдывать новые нарушения. В конеч-
ном итоге жизнь без отказов становится не поис-
ком счастья, а бегством от себя – от ответствен-
ности, от необходимости выбирать между легким
и правильным, от незаметно надвигающейся суро-
вой реальности в виде душевных и телесных бо-
лезней.

Страшно представить, на что будет способен
человек с этой установкой, имеющий естественную
склонность ко злу. Последствия грехопадения – не
метафора, а глубинная черта нашей природы, уко-

ренившаяся в балансе между свободой и ответ-
ственностью. Эта «удобопреклонность» проявляет-
ся в том, что порочные импульсы часто кажутся
менее затратными в реализации, чем добродете-
ли. Совесть, как «голос Божий», легко подавляется
стадным инстинктом: человек оправдывает свое
поведение тем, что «все так делают», «я этого до-
стоин», «это не так уж плохо», «почему другим мож-
но, а мне нельзя». Не этим ли принципом руковод-
ствуются те, кто забирает чужую (в том числе не-
рожденную) жизнь, экспроприируют чужую соб-
ственность, поощряют коррупцию, объявляют ин-
ститут брака устаревшим, одним словом – идут за
толпой?

Поэтому неудивительно, что многие выбирают
этот путь: он требует минимум усилий и ответствен-
ности, но полностью игнорирует тот факт, что под-
линная свобода рождается не из потакания страс-
тям, а из власти над ними, в идеале – в полном их
преодолении.

Но возможно ли удовлетворить все страсти?
Лозунг «Бери от жизни все» обнаруживает свою
экзистенциальную несостоятельность при первой же
попытке буквального воплощения.

Лозунг «Бери от жизни все» обнаруживает свою
экзистенциальную несостоятельность при первой же
попытке буквального воплощения

Человек физически неспособен исчерпать воз-
можности материального мира: купить все техно-
логии, испробовать каждое наслаждение, обладать
всеми благами. Эта принципиальная невозможность
объять необъятное – не случайность, но фундамен-
тальный закон мироздания, обнажающий тупико-
вость потребительского подхода к жизни.

При этом само желание «брать» основывается
на непонимании основополагающих законов бытия.
Мысль о том, что можно что-то взять безвозмезд-
но и без последствий, – это иллюзия, которую с лег-
костью продают тем, кто не хочет думать о завт-
рашнем дне. Представление о том, что жизнь по-
хожа на супермаркет с бесплатными образцами, в
корне неверно. В реальности жизнь – это сложная
система баланса, где каждое действие имеет свою
цену и последствие. Духовный закон неизбежности
заслуженного воздаяния неумолимо подтверждает
данный факт. О том же говорит и универсальный
закон сохранения энергии: ничто не появляется из
ниоткуда и не исчезает в никуда. Православные
христиане знакомы с этим духовным законом не
понаслышке. Если ты впал в грех, о котором рань-
ше и помыслить было невозможно, то, скорее все-
го, имело место осуждение ближнего в этом грехе.
Стоит что-то украсть – своруют у тебя, стоит об-
мануть ближнего – будешь обманут и т.д. И это не
мистика, это непреложные законы Творца, Который
уже в этой жизни «воздает каждому по путям его и



- 6 -

по плодам дел его» (Иер. 32, 19). Платить прихо-
дится всегда, пусть и с отсрочкой.

Лозунг «Возьми от жизни все» нагло игнорирует
этот закон. Он предлагает сфокусироваться на акте
потребления, умалчивая о неизбежной расплате.
Человек может оправдывать себя приобретением
жизненного опыта, возможностью самореализо-
ваться, стремлением к духовному обогащению, но
то, что берется по преступной страсти, из жад-
ности или потакания слабости (воровство, изме-
на, ложь, излишества), не обогащает, а опусто-
шает душу, оставляя тяжесть, смущение и стыд.
Погоня за безграничными удовольствиями, будь
то бесконечные вечеринки или злоупотребление
алкоголем, неизбежно выставляет счет в самой
дорогой валюте – здоровье, ведь годами рабо-
тавший на износ организм наказывает за изли-
шества хроническими болезнями, зависимостя-
ми, умственной деградацией. Подобная разруши-
тельная расплата ожидает и тех, кто ищет три-
умфа в неправедно добытой власти или богат-
стве: за минутный успех им приходится платить
постоянным страхом за накопленное, одиночеством
и потерей себя, а жизнь в окружении льстецов и
врагов отравляет душу лицемерием и паранойей.
Это же чувство глубинного одиночества преследу-
ет и тех, кто выбирает легкомысленные связи вме-
сто глубоких привязанностей, так как постоянная
смена партнеров приводит к эмоциональному вы-
горанию, утрате способности по-настоящему лю-
бить, и в конечном счете – к одиночеству посреди
толпы, зачастую усугубленному физическими бо-
лезнями, как жестокой платой за мнимую свободу.

Очевидно, что данный «девиз гедонистов» глу-
боко чужд и враждебен духу Евангелия. Христиан-
ский подход к жизни диаметрально противополо-
жен. Он основан не на бездумном потреблении,
а на трезвой рассудительности, выраженной в
совете апостола Павла: «Все испытывайте, хо-
рошего держитесь» (1 Фес. 5, 21). Этот апостоль-
ский принцип – ключевой закон духовной безо-
пасности. Христианин призван быть не всеядным
потребителем, а мудрым делателем, который
каждый свой шаг, каждое желание и выбор вы-
веряет по критерию: «Служит ли это к пользе
моей души и спасению? Приближает ли это меня
к Богу?» Все, что не проходит эту проверку, –
отсекается, каким бы привлекательным оно ни
казалось. Цель жизни – не испробовать все, а
собрать нетленную сокровищницу на Небесах,
для чего верующий берет от жизни все то полез-
ное, что может послужить его вечному прибытку.
Спаситель прямо указывает: «Кто хочет идти за
Мною, пусть отвергнется себя, возьмет крест свой
и последует за Мной» (Мф. 16, 24). Эта заповедь
не отрицает ценность жизни, а раскрывает ее глу-

бинную суть: истинное обретение себя происходит
через отказ от эгоистических желаний. Правосла-
вие называет это подвигом самоотречения – осоз-
нанным смирением низменных влечений ради воз-
растания во Христе. Ведь ценность жизни измеря-
ется не выпитыми бутылками, статусными авто-
мобилями или списком половых партнеров, а тем,
насколько ты смог реализовать вложенный в тебя
Богом потенциал и оправдать Его надежды. Зем-
ная жизнь – не черновик, а выпускной экзамен, в
котором каждая ошибка имеет огромный вес и гро-
зит вечными последствиями.

Здесь и вскрывается главный обман громкого
лозунга. Мир говорит: «Жизнь одна – бери от нее
все!» Православие отвечает: «Именно потому,
что жизнь одна, от нее ни в коем случае нельзя
брать все подряд!» Именно потому, что второго
шанса не будет, цена каждого выбора взлетает
до небес, а ответственность за него приобрета-
ет критическую, сотериологическую важность.
Безрассудно растратить этот уникальный дар на
погоню за призрачным счастьем – значит не
«взять все», а все потерять, лишиться того Глав-
ного, единственного на потребу, что имеет смысл
в этой жизни: бесценного времени, здоровья тела
и бессмертной души и вечной жизни с Богом.

Человек жизнелюбив, он любит жизнь и цеп-
ляется за нее даже в самых тяжелых обстоятель-
ствах. Но разве «любить» значит «промотать, ра-
сточить, злоупотреблять»? Разве любовь не под-
разумевает таких понятий, как «ценность», «бе-
режность», «внимание», «ответственность»? По-
лучается, что столь популярный девиз, при бли-
жайшем его рассмотрении, оказывается вовсе не
гимном жизни, а лозунгом ее разрушения, подразу-
мевающим истребление человечества и в мораль-
ном, и в физическом смысле. И совсем нетрудно
догадаться, кто автор данного призыва. Фраза, пре-
тендующая на жизнеутверждающий манифест и
глубокую мудрость, на деле оказывается симво-
лом духовного обнищания эпохи, опасным соблаз-
ном, прикрывающим высокопарным слоганом путь
в пропасть. Она призывает не к полноте, а к рас-
трате, не к радости, а к страданиям, не к свободе, а
к зависимости, и в конечном счете безжалостно
сокращает драгоценное время жизни. Осознание
этой лжи становится первым шагом к подлинной
свободе и той настоящей, глубокой, ответственной
и созидательной полноте бытия, к которой призван
каждый человек.

Жизнь действительно дается один раз, но не для
того, чтобы истратить ее в погоне за миражами, а
чтобы наполнить ее подлинным евангельским
смыслом, созидая в себе то непреходящее, что не-
подвластно времени.

Иеромонах Роман (Кропотов)



- 7 -

Мы живем в такое время, когда ненорматив-
ная лексика стала обычным явлением среди по-
литиков, журналистов и простых людей. Одна-
ко сквернословие опасно с духовной точки зре-
ния. В чем его гибельность и чем может обер-
нуться привычка к нецензурным выражениям?
Об этом мы беседуем с протоиереем Владими-
ром Пархоменко.

— Когда слышишь, как люди матерятся,
испытываешь брезгливое, неприятное чув-
ство. Становится и за человека неловко, и
самому противно. Почему же это так широко
распространено?

— С точки зрения церковной, причина только одна
— духовная неразвитость, неграмотность, нечут-
кость людей, даже мало-мальски знакомых с хрис-
тианским вероучением.

Я застал духовенство, которое после войны ис-
поведовало и воцерковляло фронтовиков. Из их вос-
поминаний и опыта священников, побывавших на
войне, известна масса историй о том, что во время
тяжелейших моментов на фронте многие давали
Богу обеты, чтобы выжить. И интересный факт:
спонтанно чаще всего давался именно обет не
сквернословить.

Вот сидят люди в окопах под обстрелом: «Гос-
поди, сохрани мне жизнь. Я обещаю Тебе, что боль-
ше…» — и первое, что говорили в этом страхе
смерти: «…не буду материться». Такая, знаете,
интуиция души. И надо сказать, что те, кто давал
такие обеты, по одному или даже коллективно, и
выполнял их, оставались живы.

— Можно ли как-то вне религиозного кон-
текста объяснить людям, что сквернословие
— это опасное явление? У меня каждый раз
сердце кровью обливается, когда я вижу юных,
милых девочек, идущих по улице и разгова-
ривающих друг с другом матом…

— Я и сам некогда был «в шкуре» безрелигиоз-
ной, можно так выразиться. Молодые люди руга-
лись, что очень страшно, но при девчонках — ни-
когда. Был такой своеобразный негласный кодекс
чести. Сейчас можно попробовать сформировать
какой-то внешний кодекс, сформировать представ-
ление о том, что сквернословие — это некрасиво,
уродливо, примитивно, но светскому человеку, без-
религиозному на духовном уровне, вы ничего не
объясните. Так что, думаю, вряд ли настоящую
опасность матерной брани до человека неверую-
щего можно донести.

— А почему именно подростки так актив-
но матерятся? Взрослые люди, прекрасно зная
эту лексику, все-таки по большей части сдер-

живаются, хотя бы в публичных местах…
— Потому что у подростков снижены социальные

барьеры. Это естественно, на то они и подрост-
ки, что у них такие пассионарные настроения,
такое состояние души, обостренные реакции, на-
строй на вызов,?— и поэтому для них внешние
нормы, правила приличия менее значимы, чем
для взрослого человека. У них есть ощущение,
что материться — это круто, и они будут ругаться
до тех пор, пока «круто» не будет другим — не
ругаться. И надо формировать у них отношение
к мату как к скверне, к гнили какой-то. Но про-
блема в том, что сквернословие сегодня порази-
ло семьи. Взрослые дома при детях ругаются!
Вот самое страшное явление. Мне доводилось
видеть в Интернете ролики, где родители уми-
ляются тому, как смешно их малыш ругается
матом. Он их наслушался, научился, и им забав-
но. Но очень скоро это не будет забавно. Дети име-
ют свойство расти, и расти быстро, поэтому через
некоторое время тем же родителям будет с этим
ребенком нелегко.

— Но ведь мат настолько уже глубоко жи-
вет в нашем языке, что люди совершенно без-
злобно на нем разговаривают, произносят от
восторга, например, или от удивления. Это
опасно или нет?

— Это вообще уже следствие деградации. Ког-
да в гневе, в страшной злобе у человека вырыва-
ется брань — это хотя и плохо, но хотя бы понятно,
по назначению, что называется. А когда вот так…
Это как с туалетной бумагой: если вы ее не по на-
значению используете — от радости обмотались и
пошли по городу, ну это уже крайняя форма безу-
мия. То же самое и с матом.

Это как раз показатель того, что люди совершен-
но не сознательно относятся к дару, которым они
обладают, — дару слова. В Евангелии от Мат-
фея есть слова, которые лично меня ужасают.
Господь сказал: Говорю же вам, что за всякое
праздное слово, какое скажут люди, дадут
они ответ в день суда: ибо от слов своих оп-
равдаешься, и от слов своих осудишься (Мф.
12, 36–37). С религиозной, духовной точки зрения
каждый должен понимать, что дар слова человеку
— это один из тех самых талантов, о которых Гос-
подь говорит, что Он за них спросит, как мы их в
своей жизни использовали.

Святитель Иоанн Златоуст, рассуждая о много-
словии, задается вопросом: а в какую меру чело-
век должен говорить? Он же не может все время
молчать — это же дар, ему данный, поэтому, с
одной стороны, человек не может слишком мно-



- 8 -

го говорить, с другой стороны, человек не мо-
жет постоянно молчать, если только не дает обет
молчания ради каких-то благих целей. Так вот,
святитель высказывает замечательную мысль:
говорить нужно только тогда, когда это приносит
пользу. Неважно какую: когда мы общаемся на
бытовом уровне, это тоже законное использование
дара слова. Но польза должна быть — тебе, ближ-
нему. А если слово может принести вред, тогда
лучше не говорить. А поскольку мат всегда прино-
сит вред, его вообще не должно быть.

Мат вошел в жизнь тех людей, которые это до-
пустили. Но из опыта знаю, что это можно преодо-
леть. Если человек ставит себе цель исправиться,
он ее достигает.

— Не кажется ли Вам, что свою лепту в рас-
пространение мата внесла дискуссия о том,
можно ли использовать мат публично — в ли-
тературе, в кино?

—Я  помню эту дискуссию, даже помню глав-
ный аргумент: «Ну литература же должна отражать
реальность! Поэтому если в жизни мат присутству-
ет, то писателям и кинематографистам его можно
и нужно использовать». Но я знаю массу талантли-
вых писателей, которые описывали реальность без
всякого мата. Шукшина, например, почитайте. По-
трясающе! Масса рассказов о жизни народа, и всё
ухитрялся без мата достоверно описывать. Всё
очень реально, подробно, с любовью к людям. То
есть это надуманная проблема.

— Мат часто воспринимают как проявле-
ние свободы, независимости от чужого мне-
ния…

— Глупость! Это как, простите, пойти на улицу
без штанов. Некоторые, кстати, так и считают:
дескать, пойти без штанов на улицу — это знак про-
теста, знак свободы. Если так примитивно выра-
жать свое мнение, свою свободу — это просто та-
кой низкий уровень понимания свободы, и всё. За-
чем к этому скатываться? Мат живет именно как
проявление духовной разнузданности, духовной дег-
радации человека. Церковь никогда это не примет,
потому что Она живет учением Христовым, кото-
рое направлено на то, чтобы возвысить человека
до такого величия, к которому он действительно
способен как носящий в себе образ Бога.

— Мат как явление всегда был распростра-
нен, во все времена? Или это примета наше-
го времени?

— Российское государство всегда было христи-

анским, и с матерщиной даже законодательно бо-
ролись. Насколько я помню, при Иоанне Грозном
за него били батогами, при Петре I были штрафы.
При государе Алексее Михайловиче, отце Петра I,
женщина, уличенная в матерной брани, лишалась
возможности вступить в замужество.

В житиях святых и в источниках, которые фик-
сировали чудеса, есть масса историй о том, как
люди приезжали к святым или к их мощам, чтобы
попросить об исцелении от страшного недуга сквер-
нословия, и это исцеление получали. То есть мат
настолько входил в их жизнь, что просто так, свои-
ми силами они уже не могли с ним справиться. Но
с Божией помощью все-таки справлялись.

— То есть когда человек ловит себя на по-
добном — это такое искушение, испытание?

— Да, и это надо отсекать, потому что во время
молитвы не нужно анализировать, откуда это все.
Просто надо это внутренне отвергать, отторгать от
себя. Ведь одно дело, когда у человека есть на-
вык, когда его ум привык к нецензурным выраже-
ниям,?— тогда это может быть и собственная
мысль. А если такой привычки нет, то чаще всего
это просто бесовская пакость. Потому что огром-
ное количество хульных, злых, скверных мыслей —
это продукт деятельности демонов, падших духов.

— Нужно ли как-то планомерно бороться с
матом в обществе?

— Это необходимо! Я, помню, однажды обрадо-
вался, когда пришел в одну контору, а у них на две-
рях листочек с надписью: «У нас матом не руга-
ются». Прекрасно!

Но в целом сегодня в обществе какое-то очень
терпимое отношение к мату, и это один из призна-
ков деградации общества. Если, к примеру, в стра-
не распространяется СПИД, любой нормальный
врач скажет, что это плохо, опасно. И я как свя-
щенник, как духовный врач тоже могу свой диагноз
поставить. Распространение мата, которое мы ви-
дим сейчас,?— это очень плохо и опасно!

Вообще, я уже давно в рамках изучения в шко-
ле русского языка сделал бы отдельный пара-
граф — «О красоте языка» или «О величии язы-
ка», и детям в пятом-шестом классе объясняли
бы, что такое порча языка и к чему она приво-
дит. Но дело в том, что культурой нельзя зани-
маться без религии, она без религии не существу-
ет. Это бого-словский тезис, который вы ничем
никогда не опровергнете. Культура вышла из рели-
гии, и без религии она заканчивается. Это факт.

УЧРЕДИТЕЛЬ: Абаканская Епархия Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)
АДРЕС ИЗДАТЕЛЯ: 655010, г. Абакан, Соборная площадь, 2, тел. 24-29-47, ф. 24-29-15. АДРЕС РЕДАКЦИИ: 655018, г. Абакан,
ул. Мостовая, 9. Зарегистрирована в Управлении Федеральной службы по надзору в сфере связи, информационных техноло-
гий и массовых коммуникаций по Республике Хакасия. Рег. ПИ № ТУ 19-00061. Распространяется бесплатно.
Отпечатано в типографии «Журналист», г. Абакан, ул. Советская, 71, тел. 8 (3902) 22-61-99. Дата выхода в свет 6.02.2026 г.
Набор и верстка — канцелярия Абаканской епархии. Одобрено Синодальным информационным отделом Русской Православ-
ной Церкви. Свид. №175 от 18 октября 2011 года. № 357. Тираж: 3000 экз.


